
Domenica
30 Novembre 2025

N° 29
Art Collection

Abbiamo scelto di raccontare 
la storia di una donna che ho 
incrociato in modo del tutto 

casuale, attraverso la figura di un 
uomo: un frate cappuccino minore 
e  presbitero del convento Sant’Anto-
nio di Padova a Barcellona Pozzo di 
Gotto, nel messinese, il quale avendo 
letto le storie delle varie Sante raccon-
tate sulla pagina FemSpirit del gior-
nale in edizione cartacea, mi chiede 
perché non far conoscere anche quella 
di una giovane diventata suora con 
il desiderio di poter riparare ai mali 
del mondo con la sua incessante pre-
ghiera. Mi dico sempre che quando 
c’è Dio di mezzo, non sono casualità, 
ma “Dioincidenze”. Una donna che 
unisce spiritualità, lavoro sociale e 
vicinanza alle persone, partecipe del 
loro dolore e delle loro speranze. Par-
larne significa dare voce a donne che 
operano, o come nel caso della pro-
tagonista, hanno operato lontano dai 
riflettori, riuscendo a costruire legami 
e sostegno reale nella vita di tutti i 
giorni, anche dopo la loro scomparsa. 
Così accetto di dedicare questo nu-
mero di FemeNews ArtCollection 
a lei, facendone un numero speciale 
FemSpirit.  La narrazione della sua 
storia, ci permette anche di conoscere 
il funzionamento del Tribunale che 
giudica, vaglia, esamina opere, virtù 
e miracoli, non invece reati generati 
dal male e dal marcio che nel mon-
do c’è. Attraverso l’intervista con fra’ 
Tonino Bono, che tra l’altro è anche 
accreditato esorcista da oltre trent’an-
ni noto non solo nella diocesi sicilia-
na di Messina in cui opera, ma anche 
a livello nazionale - da una parte per 
il suo ruolo di vice postulatore della 
causa di beatificazione in corso - e 
dall’altra con mons. Giacomo Pap-
palardo, il quale per venticinque 
anni ha lavorato presso la Congrega-
zione delle Cause dei Santi, oggi 
Dicastero, trascorrendo gli ultimi do-
dici del suo servizio nel ruolo di Of-
ficiale: ossia il cancelliere, l’istruttore 
dei passaggi propedeutici per tutte le 
fasi processuali che portano agli onori 
degli Altari. La figura di Suor Al-
fonsa di Gesù Bambino, oggi Serva 
di Dio, appartiene a quella santità si-
lenziosa che attraversa la storia senza 
far rumore, ma lascia segni profondi. 
La santità, oggi, sembra un concetto 
archeologico. Qualcosa che si ammira 
nei musei dell’anima, dietro un vetro 
che tutti hanno paura di toccare. Ep-
pure in un tempo che perde continua-
mente la misura di sé, il bisogno di 
una voce diversa, non rumorosa, non 
aggressiva, non performativa, torna a 
farsi sentire come una sete segreta. E 
allora entra in scena lei: Suor Alfonsa 
di Gesù Bambino, che avrebbe potuto 
passare inosservata anche dentro un 
chiostro. Non fondava movimenti. 
Non scriveva trattati. Non agitava 
folle, né accendeva entusiasmi. Era, 
semplicemente presenza. Una presen-
za luminosa da cui pur nella sua im-
mobilità fisica - trascorrerà ben ven-
tuno dei suoi 57anni vissuti, su una 
sedia a rotelle per una grave forma di 
artrite reumatoide deformante - che 

le paralizzerà qualunque movimento 
del corpo: tranne quelli dei muscoli 
oculari e facciali, che saranno la ci-
fra carismatica del suo sorriso soave. 
Nata il 10 Aprile del 1937 a Tarqui-
nia in provincia di Viterbo da genito-
ri siciliani, è battezzata con il nome 
di Elena Antonia Rita Bruno. Il 
padre Leonardo, originario di Mon-
giuffi Melia un paese sul versante 
tirrenico delle provincia di Messina, 
era una guardia carceraria, mentre la 
madre, Gerlanda Alaimo, casalinga. 

Elena è la quinta di sette figli di una 
famiglia che si sposta spesso da una 
parte all’altra dell’Isola per il lavoro 
del padre (Noto, Mineo, Augusta) e 
infine di nuovo nel messinese, sul ver-
sante ionico di Santa Teresa di Riva, 
dove la piccola Elena vive un’infanzia 
semplice e gioiosa. In gioventù sente 
la chiamata religiosa e nel 1956 en-
tra nella congregazione de Le Ancel-
le Riparatrici del Sacro Cuore di 
Gesù fondata da mons. Francesco 
Maria di Francia Celona, sacer-

dote di forte carisma e visione, assai 
osteggiato in vita, che riconosce in lei 
una predisposizione speciale alla vita 
interiore e alla riparazione. La gio-
vane Elena vestirà l’abito da novizia 
il 30 Dicembre 1957 e prenderà il 
nome di Suor Maria Alfonsa di Gesù 
Bambino, omaggio alla sua devo-
zione per Santa Teresa di Lisieux 
(protagonista di FemSpirit del nume-
ro FemeNews del 25 Giugno 2023). 
Il 2 Gennaio1960 farà la professione 
temporanea, mentre quella perpetua 

sarà emessa il 3 febbraio1964 presso 
la casa americana della congrega-
zione, a Steubenville in Ohio, dove 
si trova in missione. Proprio a cau-
sa dell’aggravamento della malattia, 
rientrerà a Messina, città in cui mo-
rirà - o come chi crede e ha fede dice 
- nascerà in Cielo il 23 agosto 1994. 
La sua vita, caratterizzata da una 
spiritualità di riparazione e servizio 
silenzioso, ha dato avvio al processo 
di beatificazione avviato già a partire 
dal 2002. La sua scelta non è fuga 
dal mondo, ma adesione totale alla 
logica evangelica della cura e dell’of-
ferta. L’incontro con mons. Fran-
cesco Maria di Francia Celona, 
fondatore delle Ancelle Riparatrici 
del Sacro Cuore di Gesù, definisce in 
modo decisivo il suo percorso spiritua-
le. Celona, sacerdote di forte carisma 
e visione, riconosce in lei una predi-
sposizione speciale alla vita interiore e 
alla riparazione. La guida con rigore 
e delicatezza, facendone una delle in-
terpreti più autentiche del suo cari-
sma: che ripara soprattutto per quelli 
che non pregano; per chi è distante 
dalla fede o non ha ancora avuto la 
possibilità, la grazia, di sperimentare 
un percorso di affidamento e fiducia 
in Dio, attraverso la preghiera e i 
Sacramenti. Nella spiritualità delle 
Ancelle Riparatrici, la riparazione 
non è un concetto astratto: è il gesto 
quotidiano che ricuce le fratture del 
mondo. Suor Alfonsa lo incarna con 
naturalezza. La sua vita scorre tra 
preghiera, assistenza alle consorelle, 
cura degli ultimi e un’offerta nasco-
sta che diventa il filo conduttore della 
sua esistenza. Una santità feriale. La 
forza di Suor Alfonsa non sta in even-
ti straordinari, ma nella sua capacità 
di trasformare la fragilità in dono. Le 
testimonianze la ricordano come una 
presenza pacificante, una donna che 
con discrezione illuminava le giorna-
te di chi le stava accanto. Il suo diario 
spirituale rivela una fede semplice, 
esigente, radicata nella realtà concre-
ta. Un’eredità che parla ancora e a 
cui la chiesa, a Messina e in America, 
oltre lo Stato dell’Ohio anche in quel-
lo della Virginia è operativa un’altra 
casa delle Ancelle Riparatrici, guar-
da oggi alla sua figura come esempio 
di santità possibile. Profondamente 
umana. La santità della riparazione, 
dell’ascolto, del servire senza appari-
re. Suor Alfonsa rimane così una delle 
espressioni più limpide dell’intuizio-
ne di mons. Celona e dello spirito del 
carisma ispiratore del fondatore e che 
continua a generare luce attraverso 
la mitezza. Grazie a Giselle Trec-
carichi l’artista autrice del dipinto 
in prima pagina, che ha pennellato 
lo spirito di questa donna nell’essen-
za di un’immagine ascetica. Grazie 
al preziosissimo lavoro di Emiliano 
Carli, il papà grafico di FemeNews 
e al presidente della società advisor e 
co editrice del giornale, Paolo Longo 
Caracciolo, con cui procediamo per 
fede e libertà.

Mariella Magazù
Direttrice responsabile

direzionestampafemenews@gmail.com

SIAMO TUTTE E TUTTI
IN CAMMINO DI SANTITÀ
Tra la Sicilia e l’America la storia di suor Alfonsa di Gesù Bambino 
ci fa conoscere il funzionamento del Dicastero della Cause dei Santi  
Interviste con Fra’ Tonino Bono e Monsignor Giacomo Pappalardo



dre Carmelo mi raccontava che suor 
Alfonsa si sentiva una donnafelicissi-
ma, e in effetti lo era: possedeva una 
luminosità interiore, un candore, una 
delicatezza e soprattutto uno straordi-
nario sorriso, che non venivano meno 
nonostante la sua condizione di infer-
mità. Quando finalmente la incontrai, 
constatai personalmente queste caratte-
ristiche e da quel primo incontro non 
mi sono più distaccato da lei. La scelsi 
come mia confidente nella vita spiri-
tuale: essendo religiosa, era in grado di 
comprendere le difficoltà che si possono 
incontrare nella vita di fraternità. I 
suoi consigli, ricchi di sapienza evan-
gelica, furono per me una guida sicura 
e preziosa durante tutto il tempo della 
mia formazione, fino ai voti perpetui e 
al sacerdozio».

Che impressione umana e 
spirituale, oggi, la figura di Suor 
Maria Alfonsa suscita in lei e può 
suscitare nella società contempora-
nea femminile?

«Suor Maria Alfonsa continua a 
suscitare un’impressione di straordina-
ria serenità e forza interiore. La sua 
condizione di totale immobilità non fu 
mai vissuta come una condanna, ma 
come un luogo di incontro con Cri-
sto Crocifisso e Risorto. In lei vedo un 
esempio di vita religiosa ben riuscita, 
di gioia autentica, di delicatezza, di 
luminosità spirituale che trascende i 
limiti fisici. La sua vita mi ricorda che 
la vera libertà non dipende dal corpo, 
ma dalla comunione con Dio. Per la 
società contemporanea femminile suor 
Alfonsa può diventare un segno pro-
fetico e una provocazione positiva. In 
un tempo in cui la donna è spesso va-
lutata per l’efficienza, l’immagine o la 
produttività, lei mostra che la dignità 
femminile si radica nella capacità di 
amare, di donarsi e di testimoniare la 
bellezza della fede anche nella fragili-
tà. È un modello di resilienza, perché 
ha trasformato la sofferenza in luce. È 
un esempio di libertà interiore, perché 
non si è lasciata definire dalla malat-
tia ma dalla sua relazione con Cristo È 

un richiamo alla vocazione femminile 
come custodia della vita, della speran-
za e della fraternità, valori di cui la 
società ha urgente bisogno. Ci invita a 
riscoprire che la vera forza della donna 
non sta nel potere o nell’apparenza, ma 
nella capacità di rendere visibile l’amo-
re di Dio attraverso la delicatezza, la 
resilienza e il sorriso anche nelle prove 
più dure».

C’è un tratto particolare del 
carattere di questa suora, sempre 
sorridente pur nella  sofferenza, 
che considera un segno di santità?

«Tra le sue caratteristiche più lumi-
nose va ricordata la coerenza con cui 
seppe vivere la sua vocazione riparatri-

ce. Questa fedeltà non passò inosserva-
ta: numerosi fedeli, che si rivolgevano a 
lei per ricevere consigli e conforto, rico-
noscevano in suor Alfonsa una donna 
capace di incarnare con radicalità il 
Vangelo, la regola e i voti religiosi. La 
sua vita fu un’offerta continua e totale, 
vissuta non nella fragilità del corpo ma 
nella forza dello spirito. La dimensione 
riparatrice non fu per lei un concetto 
astratto, bensì una realtà quotidiana: 
ogni sofferenza accolta con amore, ogni 
sorriso donato nonostante la paralisi, 
ogni parola di sapienza condivisa con 
chi le si avvicinava, divennero parte di 

Fra’ Tonino, come è iniziato il suo 
coinvolgimento nella causa di bea-
tificazione di Suor Maria Alfonsa e 
in quale momento è stato nomina-
to vice-postulatore?

«Il 1° Dicembre 1999, Mons. 
Marra approvò la nomina di Mons. 
Luigi Porsi come Postulatore della 
causa (attualmente la Postulatrice è 
l’avvocata Silvia Monica Correale), af-
fidandole la delicata responsabilità di 
guidare la fase diocesana del Processo e 
di curare la trasmissione degli atti alla 
Congregazione (ora Dicastero) delle 
Cause dei Santi a Roma. Nello stesso 
periodo fui nominato vice postulatore, 
riconoscendo assieme alle competenze 
che avevo acquisito, anche la mia pro-
fonda conoscenza della figura di suor 
Maria Alfonsa».

Quali sono concretamente i 
compiti e le responsabilità di un 
vice-postulatore all’interno di una 
causa di beatificazione?

«Assiste e condivide alcune respon-
sabilità operative, soprattutto nella fase 
diocesana. È una figura di supporto 
che collabora alla raccolta delle prove, 
alla promozione della fama di santità 
e alla gestione pratica della causa, ad 
esempio collabora con il postulatore 
principale; agisce sempre sotto la sua 
direzione; promuove la fama di san-
tità e contribuisce a diffonderla e do-
cumentarla raccogliendo docuennti, 
prove, testimonianze di grazie e favori 
attrbuiti all’intercessione del Servo/a 
di Dio,  reperisce scritti utili per l’in-
chiesta diocesana, presentandoli al tri-
bunale ecclesiastico competente; gesti-
sce le pratiche locali. Può occuparsi di 
aspetti organizzativi e amministrativi 
della causa, come la preparazione di 
atti, la comunicazione con i testimoni 
e la cura dei rapporti con la comunità 
ecclesiale. Resta un ruolo subordinato, 
perché non ha autonomia decisionale e 
non può sostituire il postulatore né pre-
sentare direttamente la causa al Dica-
stero delle Cause dei Santi. La sua fun-
zione è sempre delegata e circoscritta. In 
sostanza il vice postulatore è una figura 
di servizio, senza poteri autonomi, ma 
fondamentale per garantire che il pro-
cesso sia ben documentato e radicato 
nella comunità locale».

Lei ha conosciuto personal-
mente Suor Alfonsa, ha avuto 
modo di incontrare chi l’ha segui-
ta da vicino nella vita quotidiana 
in convento. Quali testimonianze 
l’hanno maggiormente colpita?

«Nel 1978, mentre frequentavo 
il liceo classico, ebbi la grazia di co-
noscere suor Maria Alfonsa. Questo 
incontro avvenne grazie a un giovane 
amico, oggi sacerdote dell’Arcidiocesi 
di Messina-Lipari-Santa Lucia del 
Mela, padre Carmelo Barbera. Fu lui 
a parlarmi per primo di suor Alfonsa, 
definendola provocatoriamente una 
“pazza”, perché – diceva – inchiodata 
su una sedia a rotelle, totalmente pa-
ralizzata, affermava con convinzione 
di aver veramente incontrato il Signore 
Gesù. Queste parole suscitarono in me 
curiosità e desiderio di conoscerla. Pa-

un sacrificio offerto per la Chiesa e per 
il mondo. In questo modo, suor Alfonsa 
si presentava come testimone credibile 
della radicalità evangelica, mostrando 
che la vera gioia nasce dall’unione con 
Cristo e dalla fedeltà senza compromes-
si alla propria vocazione».

 Nel suo lavoro per la causa, 
ha avuto modo di leggere lettere, 
diari o documenti personali della 
religiosa, quali aspetti della vita di 
Suor Maria Alfonsa l’hanno col-
pita in modo particolare e ritiene 
debbano essere evidenziati?

«Nell’archivio della postulazione 
presso la casa madre delle suore Ancelle 
Riparatrici del Sacratissimo Cuore di 
Gesù, a Messina, sono custoditi i ma-
noscritti editi e inediti  ritrovati fno a 
oggi (lettere, diario e scritti vari...) che 
la Serva di Dio scrisse nel corso della 
sua esistenza, fissando in essi il ricordo 
dei momenti più intensi, degli stati d’a-
nimo più vari, con numerose riflessioni 
e preghiere, anche in forma ingenua-
mente poetica, in attesa di essere ade-
guatamente studiati ed approfonditi. 
Uno mondo semplice ma ricchissimo 
di contenuti umani e spirituali che ri-
specchia la personalità di suor Alfonsa, 
ma anche la sua conoscenza profonda 
del cuore umano, Di fatto è l’espressio-
ne di un’anima che vive il suo rapporto 
con Dio in modo vivo e reale e che trae 
da questo rapporto le motivazioni di 
fondo del suo ideale e di tutta la sua 
vita. Il suo periodare scorrevole, a volte 
senza punteggiatura, con errori orto-
grafici, grammaticali e sintattici, lascia 
trasparire un animo costantemente 
fiducioso, una grande serenità e sicu-
rezza. Non aveva un vocabolario ricco, 
ma lo sapeva adoperare bene. La grafia 
dei manoscritti si mostra contenuta, es-
senziale, curata. I caratteri sono piccoli, 
chiari e regolari, ma a volte sono picco-
lissimi quando la Serva di Dio scrive 
in piccole agende o in piccole immagini 
sacre. Tuttavia l’insieme della scrittura 
risulta piano e disteso. Non manca poi 
una grande delicatezza compositiva, 
che conferisce una grazia singolare alla 
semplicità con cui sono confezionati 
e redatti cartoncini, lettere, cartoline 
e ogni genere di biglietti con la cura 
delle miniature più ricercate, lavori di 
collage, di intaglio e intarsio. Il tutto 
dimostra l’immensa dedizione e l’at-
tenzione anche formale nei confronti 
del destinatario che poteva essere una 

consorella, un familiare o anche e 
più spesso Gesù Cristo e la Vergine 
Maria. Sorprende l’ingenuità di-
sarmante della Serva di Dio che 
si applica con infinita cura nella 

campitura di messaggi rivol-
ti ai “Destinatari Celesti” 

custoditi gelosamente e 
nascosti, senza es-

sere minima-
mente esibiti 
ad alcuno».

I n 
diverse 
celebra-
zioni lei 
ha sot-

tolineato il valore del carisma della 
«riparazione» incarnato dalla suo-
ra.  Questo dono di Suor Maria Al-
fonsa cosa significa nel tempo che 
oggi il mondo e l’umanità vivono?

«Il carisma della riparazione da 
lei vissuto e testimoniato trova la sua 
sorgente nella spiritualità trasmessa 
dal venerabile fondatore della congre-
gazione monsignor Antonino Celona. 
Alla sua scuola, Suor Maria Alfonsa 
ha incarnato la chiamata a consolare 
il Cuore di Cristo, offrendo la propria 
vita come risposta d’amore alle ferite 
causate dal peccato e dall’indifferenza. 
La riparazione, in questa prospettiva, 
non è un gesto isolato, ma un atteg-
giamento permanente di amore e di 
intercessione. Il defunto Papa Fran-
cesco, con la sua enciclica Dilexit nos 
(24 ottobre 2024), ha rilanciato con 
forza l’attualità di questa spiritualità, 
presentandoci il Cuore di Gesù come 
centro vivo dell’amore divino e uma-
no, capace di abbracciare e trasformare 
l’intera esistenza. Con parole sempilici 
ha ribadito che la riparazione non è 
un retaggio del passato, ma un carisma 
profetico per il presente e il futuro della 
Chiesa e della società: riparare signi-
fica ricostruire sulle macerie, sanare 
le ferite della storia, guarire i rapporti 
spezzati e promuovere giustizia e pace 
in un mondo segnato da divisioni, 
fragilità relazionali e conflitti. È una 
missione che unisce la dimensione spi-
rituale (preghiera, adorazione, offerta) 
e quella sociale (giustizia, misericordia, 
solidarietà). La testimonianza di Suor 
Maria Alfonsa e l’opera di mons. Ce-
lona si inseriscono in questa linea di 
continuità: essi hanno mostrato come la 
riparazione sia una vocazione concre-
ta, vissuta nella quotidianità, e non un 
concetto astratto. Papa Francesco, con 
la sua enciclica, ha confermato e rilan-
ciato questa intuizione, indicando la 
riparazione come via di speranza per la 
Chiesa e per la società contemporanea. 
Il carisma della riparazione, radicato 
nel Cuore di Gesù, è oggi più che mai 
una risposta necessaria alle sfide del no-
stro tempo. È un dono che interpella la 
Chiesa e ogni credente, chiamati a farsi 
strumenti di consolazione, di riconci-
liazione e di pace».

Quale messaggio pastorale, la 
sua figura,  ritiene possa offrire alle 
donne consacrate, alle persone am-
malate e alla Chiesa oggi?

«Il messaggio di Suor Maria Al-
fonsa ha una forza che parla a due 
mondi apparentemente diversi ma 
profondamente uniti: quello delle don-
ne consacrate e quello dei malati. Alle 
donne consacrate, la sua vita ricorda 
che il carisma della riparazione non 
è un peso ma una missione di amore: 
significa farsi segno di consolazione per 
il Cuore di Cristo e, attraverso di Lui, 
per l’umanità ferita. È un invito a vi-
vere la consacrazione non come distac-
co, ma come vicinanza alle sofferenze 
del mondo, trasformando la preghiera 
e l’offerta quotidiana in un servizio 
di riconciliazione e di pace. Ai mala-
ti, invece, Suor Alfonsa mostra che la 

È una delle figure più note della pastorale esorcistica siciliana e anche 
nazionale. Nato 64 anni fa a Trapani è un religioso dell’Ordine dei Fra-
ti Minori Cappuccini ed esorcista dell’Arcidiocesi di Messina-Lipa-
ri-Santa Lucia del Mela con oltre trent’anni di esperienza nel ministero 
di liberazione. Ordinato sacerdote il 26 Settembre 1986, nel cor-
so della sua attività ha affrontato decine di casi complessi, rac-
contando pubblicamente di aver seguito trentotto casi di vera 
possessione e persino un caso durato dieci anni. Il suo approc-
cio, lontano da ogni sensazionalismo, unisce discernimento 
spirituale e prudenza clinica. Fra’ Bono collabora infatti 
con psicologi e psichiatri per distinguere le sofferenze di origine 
psicologica da quelle che la Chiesa considera autentiche forme di 
disturbo spirituale. È conosciuto dal grande pubblico anche per 
le sue partecipazioni a documentari della Conferenza Epi-
scopale Siciliana, come “Il diavolo, il grande sconfitto” e 
per interventi in film e programmi che cercano di mo-
strare in modo realistico cosa sia l’esorcismo nella vita 
pastorale quotidiana. Attualmente è presbitero presso 
il Convento di Sant’Antonio di Padova a Barcello-
na Pozzo di Gotto (Me).

Fra’ Tonino Bono

Il frate esorcista e vice postulatore della causa

«La sua 
condizione di 
totale immobilità 
non fu mai 
vissuta come una 
condanna  
ma come un luogo 
di incontro con 
Cristo Crocifisso»

2

Le parole di Fra’ Tonino sulla profonda spiritualità di Suor Alfonsa «Pregare per la riparazione significa ricostruire»



fragilità non è mai inutile: anche la 
sofferenza, accolta e offerta, diventa 
riparazione, diventa partecipazione al 
mistero del Cuore di Gesù che porta su 
di sé le ferite dell’umanità. In questo 
modo, la malattia non è solo limite, 
ma può diventare vocazione, un luogo 
dove l’amore di Dio si manifesta con 
potenza e dove la vita acquista un senso 
nuovo e il carisma della riparazione di-
venta un ponte che costruisce speranza 
e riconciliazione. Suor Maria Alfon-
sa, con la sua vita segnata dall’offerta 
e dalla riparazione, mostra ai malati 
che la loro condizione non è mai un 
ostacolo alla perfezione evangelica, ma 
può diventare un luogo privilegiato di 
incontro con Dio. La sofferenza, quan-
do è vissuta con fede, diventa una pre-
ghiera silenziosa che parla più forte di 
tante parole. In questo senso, i malati 
sono chiamati a sentirsi parte attiva 
della missione della Chiesa: non solo 
destinatari di cure e attenzioni, ma 
protagonisti di un cammino di ripa-
razione che sostiene il mondo intero. 
Suor Alfonsa dice ai malati “La tua 
vita ha senso anche nella prova; il tuo 
dolore può diventare preghiera, la tua 
fragilità può diventare forza, la tua so-
litudine può diventare comunione.” Il 
carisma della riparazione insegna che 
ogni dolore, anche il più nascosto, può 
essere trasformato in luce e speranza se 
unito al Cuore di Gesù».

Come crede che la sua espe-
rienza di esorcista e la sua attività 
nella causa della beatificazione sia-
no in dialogo o si influenzino reci-
procamente?

«La mia esperienza di esorcista 
si intreccia in modo profondo con il 
cammino canonico della Serva di Dio: 
mentre la Chiesa, con sapienza e di-
scernimento, valuta la sua vita e le sue 
virtù per giungere a una decisione, io 
stesso sperimento concretamente la for-
za della sua preghiera. Questo legame 
non è soltanto personale, ma diventa 
testimonianza viva: la preghiera del-
la Serva di Dio mi accompagna nel 
ministero e si manifesta come sostegno 
nei malati dello spirito che ho incon-
trato lungo gli anni di esorcistato. In 
tal modo, il carisma della riparazione 
che lei ha incarnato si prolunga nel 
mio servizio, mostrando come la vir-
tù non appartenga solo al passato ma 
continui ad agire nel presente, illumi-
nando e rafforzando chi è chiamato 
a combattere le battaglie spirituali. È 
un segno di comunione tra la Chiesa 
pellegrina e i suoi figli, tra il discerni-
mento canonico e l’esperienza concreta 
del ministero, che rende ancora più evi-
dente l’attualità e la fecondità della sua 
testimonianza».

Suor Maria Alfonsa ha vissuto 
sofferenze fisiche e spirituali in-
tense. Ha trasformato il dolore in 
preghiera e offerta: nella vita fuori 
da un convento é possibilità speri-
mentabile per tutti e tutte?

«La sua testimonianza mostra 
una vita che ha trasformato sofferenze 
fisiche e interiori in preghiera, inter-
cessione e dono, fino a diventare un 
riferimento spirituale per molti. La sua 
esperienza, radicata in Cristo crocifisso 
e nella vita della Chiesa, è presentata 
come “sofferenza accettata e offerta per 
amore” e ha ispirato una devozione 
viva nella comunità di Messina e oltre. 
La sofferenza, unita a quella di Cristo, 
entra nella logica pasquale: non è un 
fine, ma un passaggio che, nell’amo-
re, diventa comunione e intercessione. 
La prospettiva è quella dell’offerta: “il 
dolore come dono di Dio… usato da 
Gesù come atto d’amore e di riparazio-
ne”. La testimonianza di suor Maria 

Alfonsa, benché nata in un contesto re-
ligioso, mostra un cammino che molti 
possono assumere con sobrietà e discer-
nimento. Queste sono le linee pastorali 
proponibili ai malati seguendo l’esem-
pio il suo esempio evangelico: offrire la 
propria giornata e le prove in unione 
con Cristo, magari con una formula 
breve: “Gesù mio, ti offro tutto il mio 
dolore… lo metto ai piedi della tua 
Croce”. Collegare l’offerta alla parte-
cipazione alla Messa o alla comunione 
spirituale, facendo dell’altare il luogo 
di consegna delle proprie fatiche. Me-
ditare brani sulla passione, i salmi del 
lamento e della fiducia; integrare gia-
culatorie e la preghiera alla Santissima 
Trinità, come proposto dalla tradizione 
legata a suor Maria Alfonsa. Trasfor-
mare il dolore in attenzione agli altri: 
un sorriso, una parola di speranza, 
un’offerta nascosta per chi soffre di più. 
L’apostolato del “piccolo bene” è reale 
e fecondo. Lasciarsi incoraggiare dalla 
vita di suor Maria Alfonsa».

Secondo lei, in che modo la vita 
di questa suora parla alle donne di 
oggi, spesso divise tra vocazione, 
fragilità e ricerca di senso anche 
nella laicità.

«La vita di suor Maria Alfonsa di 
Gesù Bambino, segnata da sofferenze 
fisiche e spirituali trasformate in pre-
ghiera e offerta, parla alle donne di 
oggi mostrando che la vocazione non è 
solo quella religiosa ma è innanzitutto 
chiamata ad amare e donarsi, a vivere 
con amore ciò che si è chiamate a fare 
anche nelle piccole cose quotidiane. La 
sua testimonianza ricorda che la vo-
cazione è un orientamento del cuore e 
non un ruolo sociale, e che la fragilità 
non è un fallimento ma può diventare 
spazio di incontro con Dio e con gli al-
tri, restituendo dignità alla debolezza 
come luogo di verità e di amore. In un 
mondo che esalta efficienza e perfezio-
ne, la sua esperienza mostra che la vul-
nerabilità può essere feconda e che an-
che fuori da un istituto religioso la fede 
si radica nella concretezza della vita: 
la cucina, l’ufficio, la cura dei figli, 
la solitudine possono diventare luoghi 
di spiritualità incarnata. La sua vita 
insegna che la santità non è privilegio 
di pochi ma possibilità di tutti, vissuta 
nella quotidianità della propria condi-
zione. Per le donne di oggi, spesso divise 
tra lavoro, famiglia, relazioni e deside-
rio di autorealizzazione, il suo messag-
gio è un invito ad accogliere la propria 
storia senza negare limiti e fragilità, a 
trasformare ogni gesto in preghiera e 
offerta, a coltivare relazioni di sostegno 
nella comunità ecclesiale e nell’amici-
zia spirituale, e a riscoprire la bellezza 
del femminile non come stereotipo ma 
come capacità di custodire, generare 
e donare vita anche nella sofferenza. 
In questo modo la sua testimonianza 
diventa un messaggio preciso: la san-
tità è possibile nella quotidianità e la 
fragilità può diventare forza se vissuta 
nell’amore>>.

Ci sono episodi o segni partico-
lari, considerati già rilevanti dalla 
Chiesa, nel processo verso la bea-
tificazione?

«La vita di Suor Maria Alfonsa di 
Gesù Bambino si presenta come un tes-
suto luminoso di virtù evangeliche, in-
tessuto di umiltà, obbedienza e carità 
fraterna, vissute con fedeltà al carisma 
delle Ancelle Riparatrici del Sacro Cuo-
re. La sua esistenza fu segnata da una 
preghiera incessante, che non conosceva 
interruzioni e che costituiva il respiro 
stesso della sua anima; in essa trovava 
forza, consolazione e luce, e da essa 
sgorgava la sua capacità di intercedere 
per la Chiesa e per i fedeli, divenendo 

per molti un rifugio spirituale e una 
presenza di pace. La fama di santità 
che l’accompagnò già in vita si consoli-
dò dopo la sua morte, quando numero-
se testimonianze di consorelle, sacerdoti 
e laici riconobbero in lei una donna 
di Dio, capace di attrarre con la sua 
semplicità e con la sua dedizione totale 
al Signore. A questa fama si unirono le 
grazie attribuite alla sua intercessione: 
episodi di guarigioni, consolazioni in-
teriori e segni di speranza che furono 
raccolti e valutati come manifestazio-
ni della sua speciale comunione con il 
Sacro Cuore di Gesù. Questi elementi, 
uniti e armonizzati, hanno costituito il 
fondamento per l’apertura del processo 
canonico, riconoscendo in Suor Maria 
Alfonsa una figura di santità che conti-
nua a irradiare luce e a sostenere la fede 
del popolo di Dio».

La fase attuale della  Causa...e 
a che punto si trova il processo di 
riconoscimento del miracolo?

«La causa romana di suor Maria 
Alfonsa di Gesù Bambino è attual-
mente nella fase di elaborazione del-
la Positio Super vita virtutibus et 
fama sanctitatis, il dossier ufficiale 
che raccoglie e organizza tutte le testi-
monianze e i documenti sulla sua vita, 

le virtù praticate in grado eroico e la 
fama di santità. Dopo la chiusura della 
fase diocesana a Messina il 17 marzo 
2009, gli atti sono stati trasmessi alla 
Congregazione delle Cause dei Santi 
a Roma. Il 29 novembre 2011 è stata 
avviata la fase romana, che prevede l’e-
same approfondito da parte dei teologi 
e dei consultori storici. Attualmente 
si sta procedendo alla redazione della 
Positio, un documento complesso che 
raccoglie in modo organica, la biogra-
fia critica della Serva di Dio, l’analisi 
delle sue virtù vissute in grado eroico, 
la documentazione sulla sua fama di 
santità, sia in vita che dopo la morte. 
Una volta completata la Positio, essa 
sarà sottoposta al giudizio dei con-
sultori teologi, poi alla Congre-
gazione ordinaria dei cardinali 
e vescovi, e infine al Papa, che 
potrà autorizzare il decreto 
sulle virtù eroiche».

Qual è il ruolo 
che ha la comu-
nità delle Ancelle 
Riparatrici nella 
diffusione della co-
noscenza di Suor 
Alfonsa e nella rac-
colta delle grazie ri-
cevute per sua inter-
cessione?

«La congregazio-
ne delle Suore Ancelle 
Riparatrici, fondata 
da mons. Antonino 
Celona con il carisma 
della riparazione al Sacro 
Cuore di Gesù, custodisce la 

memoria della loro consorella, doffon-
dendone il suo ricordo come modello di 
vita evangelica e di unione profonda 
con Cristo Riparatore. L’Associazione 
“Amici di suor Maria Alfonsa” invece, 
nata spontaneamente subito dopo la 
sua morte, si impegna a trasmettere il 
suo programma di vita e il testamento 
spirituale attraverso momenti di ado-
razione, incontri di preghiera e inizia-
tive di devozione popolare; da un lato 
la congregazione garantisce la continu-
ità istituzionale e spirituale, e dall’altro 
l’associazione coinvolge i laici, creando 
un ponte tra la vita religiosa e la co-
munità cristiana; entrambe operano 
in sinergia per mantenere viva la testi-
monianza di fede, carità e dedizione di 
suor Maria Alfonsa».

Come vive da frate cappuccino 
ed esorcista, l’esperienza di accom-
pagnare una figura mistica che ha 
vissuto la sofferenza come parteci-
pazione al Mistero di Cristo: é un 
legame più personale o spirituale 
con Suor Maria Alfonsa?

«La mia esperienza di frate minore 
incaricato da molti anni al ministero 
dell’esorcismo, all’assistenza dell’asso-
ciazione “Amici di suor Maria Alfon-
sa” e al sostegno della vita cristiana e 
riparatrice della Serva di Dio è un 
cammino di servizio complesso e diffi-
cile, vissuto nella fedeltà al Vangelo e 
nella partecipazione al mistero della 
Croce; nel ministero di esorcista mi tro-
vo quotidianamente a esercitare discer-
nimento, prudenza e forza interiore, 
sostenuto dalla preghiera e dall’obbe-
dienza ecclesiale, per accompagnare e 
liberare chi è oppresso dal male, men-
tre come assistente dell’associazione mi 
pongo come guida spirituale e punto di 
riferimento per i laici che desiderano 
custodire e diffondere il messaggio di 
suor Maria Alfonsa. Mi impegno a 
trasmettere questo insegnamento come 
via di santificazione e di speranza; in 
questo intreccio di ministeri la mia 
esperienza si fa testimonianza di un 
servizio umile e perseverante che unisce 
la dimensione carismatica della libera-
zione, quella comunitaria dell’assisten-
za e la dimensione contemplativa della 
riparazione, rendendo visibile la forza 
della grazia che opera nella Chiesa at-
traverso la fragilità umana».

Ritiene che la vita di questa 
suora possa essere un modello 
anche per chi combatte forme di 
male interiore o spirituale nella so-
cietà contemporanea?

«La sua vita segnata dalla soffe-
renza accolta come partecipazione al 
mistero di Cristo, si offre come esem-
pio luminoso. La sua esistenza, vissuta 
nella semplicità e nella dedizione to-
tale al Signore, mostra come il dolore, 

quando è unito alla fede e trasfor-
mato in offerta, diventi non un 
peso sterile ma un cammino di 
purificazione e di speranza. In 
un tempo in cui molti speri-

mentano solitudini, paure, 
ferite interiori e smarrimen-
ti spirituali, suor Maria 
Alfonsa testimonia che la 
grazia di Dio può tra-
sformare la fragilità in 
forza, la sofferenza in 
riparazione, l’oscu-
rità in luce. La sua 
fedeltà quotidiana, 
la preghiera costante 
e l’amore per il Sa-
cro Cuore di Gesù 
indicano una via 
concreta per affron-

tare il male interiore: 
non con la rassegnazio-

ne, ma con la fiducia 

che ogni prova può diventare occasione 
di incontro con Cristo e di crescita nella 
carità. Incoraggia chi cerca di resiste-
re alle tentazioni, di superare le ferite 
spirituali e di vivere la fede come forza 
liberatrice e riparatrice nel cuore della 
società di oggi».

Perché è importante che la 
Chiesa riconosca ufficialmente 
Suor Maria Alfonsa come beata; il 
messaggio che vorrebbe arrivasse 
ai fedeli e alle nuove generazioni 
attraverso questo riconoscimento 
ecclesiastico?

«Il riconoscimento ufficiale da par-
te della Chiesa delle sue virtù evangeli-
che è importante perché offre ai fedeli 
un modello concreto di santità vissuta 
nella quotidianità, capace di incorag-
giare la perseveranza nella fede e la fi-
ducia nella grazia di Dio; per le nuove 
generazioni diventa un segno vivo che 
la sequela di Cristo non è un ideale 
astratto ma una possibilità reale, in-
carnata in una donna che ha saputo 
trasformare la sofferenza in amore e 
riparazione, mostrando che anche oggi 
è possibile vivere il Vangelo con radi-
calità e gioia; per i malati, infine, il 
riconoscimento delle sue virtù evange-
liche rappresenta una fonte di consola-
zione e di speranza. In questo modo la 
Chiesa, proclamando ufficialmente le 
virtù di suor Maria Alfonsa, non solo 
custodisce la memoria di una testimone 
autentica, ma dona al popolo di Dio 
un riferimento sicuro per affrontare le 
sfide spirituali e umane della società 
contemporanea».

C’è una preghiera o un gesto 
che lei compie recandosi davanti 
alla sua tomba?

«Quando mi reco sulla tomba di 
sour Alfonsa e poi entro nella stanza 
dove ha vissuto ed è morta, il mio cuore 
si apre alla preghiera e al silenzio ca-
rico di fede; lì affido con fiducia alla 
sua inercessione, innanzitutto i nume-
rosi problemi della vita dei fedeli che 
incontro ogni giorno: le tante dispera-
zioni, le angosce, le sofferenze e i dolori 
che portano; successivamente le affido 
il mio ministero sacerdotale, il servizio 
difficile e delicato di esorcista e la mia 
vita religiosa francescana, perché tutto 
sia custodito e sostenuto dalla grazia di 
Dio e illuminato dall’esempio dell’of-
ferta di sé stessa, vissuta come parteci-
pazione al mistero di Cristo, così che 
anche il mio cammino possa riflettere 
la stessa dedizione e lo stesso amore ri-
paratore che hanno caratterizzato la 
sua esistenza».

Qual è, a suo avviso, il segno 
più evidente che la santità di Suor 
Alfonsa continua ad agire nel 
mondo di oggi. Qui e dall’altra 
parte dell’Oceano, dove ha iniziato 
la sua missione?

«Certamente la vitalità della sua 
testimonianza che ancora suscita fede, 
speranza e conversione nei cuori di chi 
la incontra attraverso la memoria viva 
custodita dalla Chiesa e dall’associazio-
ne a lei dedicata. Questo influsso non si 
limita al contesto locale, ma si estende 
anche oltre i confini, fino all’America 
dove ebbe inizio la sua missione e dove 
ancora oggi la sua figura è ricordata 
come esempio di amore riparatore e di 
dedizione totale al Vangelo. Il fatto che 
persone di diverse culture e generazio-
ni continuino a riconoscere in lei un 
modello di santità semplice e concreta, 
capace di parlare alle fragilità interiori 
e alle sfide spirituali contemporanee, è 
la prova che le sue virtù non apparten-
gono al passato ma restano vive e ope-
ranti, irradiando luce e speranza nel 
presente, ottenendo grazie spirituali e 
materiali».

«La vita di suor 
Maria Alfonsa 
parla alle  
donne di oggi  
La vocazione 
non è solo quella 
religiosa ma è 
chiamata ad 
amare e donarsi»

3



Tuttavia oggi credo che per volontà 
dell’attuale prefetto, il corso non sia 
più intensivo e duri due anni; po-
tendo anche scegliere di poter seguire 
solo delle parti. In ogni caso va fatto 
da chiunque voglia operare in questo 
settore. Fondamentale lo studio del-
le procedure, la storia delle cause dei 
Santi, la teologia e come analizzare 
queste cause; tutta una serie di ma-
terie che anni dopo io stesso passai a 
insegnare nell’ambito del mio lavoro 
per le procedure. Sicuramente è sta-
to molto importante questo servizio, 
Sotto il pontificato di Giovanni Paolo 
II, ma non solo, mi ha fatto conosce-
re figure di santità di ogni parte del 

mondo. Ho potuto constatare quanta 
diversità di carismi, strade e vocazioni 
esistano e riguardino tutti: bambini, 
anziani, sacerdoti, persone sposate e 
non, uomini, donne, vecchi e giovani, 
restando affascinato via via dalla co-
stante dell’opera e della grazia di Dio. 
E questo è stato un aiuto grandissimo 
nel mio ministero sacerdotale». 

Lei ha operato in occasione 
dell’apertura degli atti della fase 
romana di varie cause: come si 
svolge quell’operazione dal punto 
di vista procedurale?

«L’apertura degli atti nella fase 

romana è intanto un atto pubblico. 
Non significa che possano partecipare 
“boves et boves et universa pecora”. In 
genere partecipano oltre all’officiale il 
postulatore, oppure il vescovo diocesa-
no o un generale di un ordine religioso, 
Per esempio ricordo quando aprimmo 
la causa di Carlo Acutis erano presenti 
la mamma, credo il confessore, il po-
stulatore e i fratelli del giovane oggi 
proclamato Santo. Quindi vengono 
rotti i sigilli di queste scatole che le 
singole diocesi spediscono in Vaticano. 
Io controllavo che tutto il materiale 
sia nella procedura, tanto nelle lettre 
di accompagnamento del vescovo e del 
promotore di giustizia - con le sessioni 
di chiusura e apertura - fossero fatte in 
un certo modo, insomma che da un 
punto di vista procedurale tutto rispet-
tasse le norme canoniche». 

Cosa si intende con “apostoli-
ca apertura del fascicolo” o “aper-
tura degli atti” nella fase romana e 
che importanza ha?

«È più corretto parlare di apertura 
degli atti nella fase romana. Un atto 
importante questo perché costituisce 
subito dopo la sessione di chiusura in 
diocesi, l’inizio dello studio degli atti - 
oggi non si dice più continuazione del 
processo perché definizione di processo 
canonico è desueta - ebbene l’apertura 
di questi atti costituisce l’avvio della 
fase romana. Fase romana che si 
concluderà poi con la proclamazione 
delle virtù eroiche, il riconoscimento 
di un martirio o il riconoscimento 
di un miracolo. C’è inoltre anche 
la cosiddetta terza via, riferita alla 
carità, simile alle virtù ma con un 
accezione che avvicina al martirio e si 
chiama “offerta della vita”, introdotta 
sotto il pontificato di Benedetto XVI. 
In ogni caso tutte le fasi dell’apertura 
del processo a Roma sono importanti, 
perché stanno a significare che la causa 
sta andando avanti bene».

Qual è il ruolo del Postulatore 
nella fase romana e come interagi-
sce con la Congregazione?

«Il ruolo del postulatore nella fase 

Qual è esattamente la funzione 
di un “cancelliere / ufficiale” nel-
la Congregazione delle Cause dei 
Santi? Quali sono le sue responsa-
bilità quotidiane?

«Sono stato officiale, ma non per 
tutti gli anni non sono sempre stato 
cancelliere. Ho ricoperto il ruolo di 
segretario del cardinale prefetto, mons. 
Bovone, poi archivista, al protocollo, 
alla segreteria per le riunioni dei 
vescovi e dei cardinali e aiuto al 
promotore della fede. L’ultimo ruolo è 
stato quello di cancelliere, ricoperto per 
l’appunto per gli ultimi dodici anni di 
permanenza in Dicastero. Il compito 
del cancelliere è principalmente quello 
di tenere i contatti con i postulatori per 
ricevere i processi e le cause che vengono 
portate a Roma e che giungono da 
qualunque parte del mondo. Io le 
ricevevo, controllavo che fossero ben 
sigillate, le classificavo rilasciando una 
ricevuta, quindi con un decreto firmato 
dal cardinale prefetto, si concordava 
con la postulazione che queste cause 
fossero aperte. Una volta aperte 
controllavo che le procedure principali 
fossero state tutte seguite alla lettera. 
Per esempio il processo deve essere fatto 
in due copie: una Transunto c che 
sarebbe stato depositato presso archivio 
congregazione, l’altra copia pubblica 
consegnata al postulatore per lo studio 
della causa assieme al relatore. I vari 
atti che vengono consegnati a Roma 
potevano essere sia processi super vir-
tutibus, super martirio o sui miraco-
li. Questi ultimi molto più semplici. 
Quelli sulle virtù invece sono molto 
voluminosi. Ricordo di un processo ri-
cevuto dall’India, un eroe nazionale, 
un arcivescovo del Kerala, che con-
stava di una ventina di cassa moltp 
grosse dalle quali ricavai circa seicento 
volumi. Un suora molto in gamba che 
aveva studiato è stata molto importan-
te. Il cancelliere è il primo ufficiale con 
cui chi viene da fuori Roma entra in 
contatto». 

Cosa l’ha attratta dell’ambito 
delle cause di santità e quale signi-
ficato personale ha avuto per lei 
questo servizio?

«Ai tempi dei miei studi non co-
noscevo neanche potesse esistere una 
Congregazione delle Cause dei Santi. 
Per caso e provvidenza mi ritrovai a 
lavorare in questo ambito. Il mio ve-
scovo di allora, mi chiese di occuparmi 
di una causa di beatificazione per la 
quale mi chiese anche di specializ-
zarmi in questo settore. La cosa mi 
interessò e cominciai gli studi specifici, 
All’epoca eravamo circa una ventina 
di studenti. Un corso intensivo della 
durata di sei mesi con parecchie ore a 
settimana, al termine del quale si con-
seguiva un diploma con tanto di esami 
e tesina». 

Quindi c’è stato un percorso 
formativo che ha preparato il la-
voro da lei svolto durante la sua 
permanenza in Congregazione?

«Il corso si fa dopo il baccalaure-
ato in Teologia che ho conseguito alla 
Pontifica Università Lateranense. 

romana è quello di collaborare a stret-
to contatto con il relatore per arrivare 
alla Positio. Un lavoro importante che 
richiede competenza e anche sacrifi-
cio; spesso molti postulatori hanno più 
cause a cui va dedicato tempo e dedi-
zione. A loro volta i postulatori posso-
no avvalersi dell’aiuto di collaboratori 
che vengono concordati con gli officiali 
relatori della Congregazione. Tra l’al-
tro le Positio possono essere estese in 
diverse lingue: oltre l’italiano, inglese, 
francese, spagnolo e tedesco».

Per chi non è esperto, come si 
può sintetizzare in termini sem-
plici l’iter che conduce alla bea-
tificazione e/o canonizzazione? 

Quali sono le principali fasi?
«Innanzitutto si comincia con la 

fama di santità che può essere basa-
ta sulle virtù, l’offerta della vita o il 
martirio. Queste sono le tre direttrici 
sulle quali teologicamente e canoni-
camente si studia. Il vescovo appura-
ta che questa fama sia vera e trascorsi 
cinque anni dalla morte del candida-
to/a comincia a raccogliere materiale 
e testimoniatane, dichiarando aperta 
la causa di beatificazione o canoniz-
zazione. Viene istituito un Tribunale 
che annovera un delegato del vescovo, 
un promotore di giustizia, un notaio e 
anche un notaio aggiunto, e si raccol-
gono tutte le testimonianze sia quelle 
orali, sia scritte. Tutte questo materiale 
in duplice copia viene progressivamen-
te numerato, autenticato dal notaio e 
inviato a Roma. A questo punto ecco 
che prende forma l’inizio della la fase 
romana, di cui io ero responsabile. Gli 
atti venivano sottoposti a validità giu-
ridica e studiati da un punto di vista 

canonico principalmente per 
verificare il rispetto di tutti 

i requisiti: ad esempio che 
gli interrogatori si fossero 
svolti in certo modo, 

non ci fossero state 
imbeccate con i testi-
moni oppure eventi 
che non rientravano 

tra il personale del 
tribunale, perché il 

postulatore, per esempio, 
non deve essere presente 
agli interrogatori dei te-
sti. Insomma si vagliano 

tutti gli aspetti tecnici. Avuta la vali-
dità del processo, la fase successiva pre-
vede la nomina di un relatore, un offi-
ciale interno alla congregazione; questi 
in accordo con il postulatore studia la 
causa per giungere alla stesura di un 
Positio, qualcosa di simile alla rilega-
tura di un tesi di laurea, al massimo 
quattrocento pagine, ma molte cause 
richiedono anche più volumi. Una 
volta pronti entrano in una scaletta 
per essere inviati ai teologici, ovvero dei 
religiosi che studiano la Positio e i qua-
li al termine danno il loro parere che 
può essere affermativo, negativo o so-
spensivo. Quando almeno i tre quarti 
dei pareri risultano positivi, la Positio 
viene successivamente inviata a una 
commissione di vescovi e cardinali. Ai 
miei tempi c’erano due commissioni 
che si riunivano alternativamente due 
volte al mese; soprattutto sotto il ponti-
ficato di Giovanni Paolo II si lavorava 
molto perché lui amava portare delle 
cause di Beati o Santi nei luoghi che 
visitava nei suoi innumerevoli viaggi 
apostolici. Quando tutti i pareri sono 
favorevoli, l’ultima istanza è la firma 
del Santo Padre, che il più delle volte 
approva il lavoro svolto dai prelati, ma 
talvolta il Papa può anche dissentire, 
è accaduto. Ecco queste sono le tappe 
fondamentali quella diocesana e della 
romana».

Il rapporto tra la fase diocesa-
na (locale) e la fase romana della 
Congregazione in termini di col-
laborazione, nella pratica, in cosa 
consiste?

«In termini di collaborazione il 
rapporto tra i due percorsi - volendo 
fare un paragone – è simile a quello 
che esiste tra un tribunale civile di 
prima istanza e seconda istanza. Se 
le cose sono state fatte male nella fase 
diocesana, non si può procedere nella 
fase successiva, ovvero quella romana. 
Sono due cose strettamente collegate e 
l’esito della seconda fase è quello più 
importante, restando sempre legato al 
lavoro diocesano. Va da sé che se in una 
diocesi non si giunge a un conclusione 
positiva dell’indagine non si potrà pro-
cedere a Roma. Non si può dire che vi 
sia una collaborazione. Però è vera in 
via ufficiosa un cosa, che molte volte i 
tribunali diocesani specie quelli delle 
zone più disagiate o geograficamen-
te lontane da dalla Santa Sede o con 
poca esperienza in questo campo, ri-
correvano alla Congregazione per ave-
re delucidazioni. Ancora adesso capita 
che mi vengano chiesti dei pareri circa 
le procedure o sul modo di escutere i 
testi in caso di processi super virtutibus 
e aspetti vari. Diciamo che un servizio 
che il Vaticano presta a tutte le diocesi 
in tutto il mondo quando ne hanno 
bisogno. Più che una collaborazione è 
una sorta di istruzione del personale 
diocesano, all’occorrenza». 

Quali sono i criteri fonda-
mentali per la “validità giuridi-
ca” dell’inchiesta diocesana che 
vengono poi verificati nella fase 
romana?

«Non si tratta di chissà quali pa-

Mons. Giacomo Pappalardo, per dodici anni dei quasi venticinque 
trascorsi presso la Santa Sede, ha ricoperto l’incarico di Offi-
ciale della Congregazione della Cause dei Santi. Nato a 
Ragusa 62 anni fa, dopo il liceo scientifico e la laurea in 
legge, arriva la chiamata. Frequenta i corsi in Teologia e 
Filosofia con baccalaureati presso la Pontificia Università 
Lateranense, diventando sacerdote nel ’92. Fino al ’97 gui-
derà la parrocchia di Fiamignano nella diocesi di Rieti, dove è 
tuttora incardinato. Dal ‘97 e fino al 2022 invece lavorerà  
presso la Congregazio-ne, oggi  Dicastero. Un servizio 
che ha ricoperto sotto il pontificato di Giovanni Paolo 
II, Benedetto XVI e con Papa Francesco. Il termine Of-
ficiale significa proprio ricoprire un “Officium” per conto 
del Pontefice. Lasciato l’incarico in Vaticano, dal Dicem-
bre 2022 è entrato nel ruolo diplomatico che attual-
mente ricopre. Oggi è infatti consigliere diplomatico 
del presidente e del governo dello Zimbabwe, gui-
dato da Emmerson Mnangagwa. Non un ruolo 
strettamente legato alla Santa Sede, ma un ruo-
lo di responsabilità in seno al governo stesso. 

Mons. Giacomo Pappalardo

«Il mio vescovo 
mi propose di 
occuparmi di 
una causa di 
beatificazione 
per la quale mi 
chiese anche di 
specializzarmi in 
questo settore»

«Quando aprimmo 
la causa di Carlo 
Acutis erano 
presenti la mamma  
il confessore 
e i fratelli del 
giovane oggi 
proclamato 
Santo»

4

Mons. Giacomo Pappalardo ex officiale del Dicastero
Pur nel nuovo ruolo in ambito diplomatico il legame e l’esperienza maturati in quasi 25 anni di servizio restano centrali



rametri. Essenzialmente serve che l’in-
chiesta sia giunta a Roma con i sigilli 
integri accompagnata dal plico delle 
lettere, ossia una busta esterna al cui 
interno sono contenute due lettere da 
parte del delegato e del promotore di 
giustizia, nelle quali entrambi affer-
mino che tutto è stato svolto secondo 
le procedure stabilite dalla Congre-
gazione. Altra cosa importante: nel 
plico deve essere presente il cosiddetto 
“instrumentum clausurae” a ripro-
va che tutto è stato svolto seguendo le 
procedure canoniche. Accanto a questo 
le copie devono essere tutte progressi-
vamente numerate, autenticate, fir-
mate e siglate dal notaio. Le sessioni si 
debbono svolgere in un certo numero 
con firme e giuramenti.  Questa è la 
parte meramente tecnica. La validità 
giuridica invece abbraccia anche altri 
aspetti di verifica: tipo controllare che 
sia congrua o meno la commissione 
storica: perché una commissione scarsa 
o inesistente a Roma blocca la causa 
stessa, così come la congruità dei testi. 
La causa di un religioso/a in cui non 
ci fossero testimonianze di confratelli 
o consorelle, a seconda dei casi, risulta 
inficiata. A questo punto la Congre-
gazione interviene per chiedere delle 
integrazioni. Lo stesso dicasi per cause 
di figure giovani in cui mancano testi-
monianze di coetanei o genitori; qui si 
comincia a sfiorare più l’ambito della 
materia oltreché quello della procedu-
ra. In fondo le procedute possono essere 
corrette, ma se mancano testimoniane 
necessarie non si può arrivare a nulla». 

Come vengono esaminati i mi-
racoli attribuiti all’intercessione 
del candidato?

«Va detto che non tutte le cause 
abbisognano di miracoli. In quelle 
di martirio una volta stabilito che il 
futuro o la futura candidata lo ab-
biano vissuto, appena appena si firma 
il decreto di martirio, per l’appunto, 
diventa beato/a in ossequio a una tra-
dizione antichissima: nella chiesa i 
martiri furono i primi Santi, perché 
erano coloro che seguivano la via del 
Cristo offrendo la propria vita. Spesso 
i primi martiri venivano anche croci-
fissi, se erano cittadini romani subiva-
no il taglio della testa.  A meno che 
dalla beatificazione bisogna passare 
alla canonizzazione, quando ci sarà il 
miracolo di quel martire beato, allora 
verrà innalzato agli onori degli altari. 
I miracoli debbono essere istantanei, 
veloci e non spiegabili con procedure o 
interventi di medicina umana o natu-
rale. La materia dei miracoli è molto 
delicata e anche spinosa. Certi fatti 
possono essere notevoli, ma se manca 
la documentazione medica che li testi-
moni, si perdono strada facendo.  Per 
noi era importante che vi fosse testimo-
nianza di qualcuno che avesse pregato 
prima del fatto miracoloso e che per 
intercessione del tale o della tale beata 
o venerabile, avesse avuto esaudita la 
richiesta di aiuto. Insomma che vi sia 
questa connessione tra l’intercessione 
del soggetto e la guarigione miracolo-
sa. Attenzione io parlo di miracoli di 
guarigione, perché il 95 per cento dei 
miracoli riguardano remissioni di ma-
lattia. Ma ci sono stati anche miracoli 
di altro genere come la moltiplicazio-
ne del riso o delle Ostie, in un altro 
caso. Addirittura ricordo un tentato 
omicidio che venne studiato perché il 
proiettile che avrebbe dovuto uccidere 
la persona non colpì, ma deviò la pro-
pria traiettoria grazie all’invocazione 
da parte della mancata vittima di un 
venerabile, di cui non ricordo il nome.  
In quel caso si dovette fare uno studio 
balistico. Ecco i miracoli hanno questa 

caratteristica superano le leggi natura-
li.  Non c’è spiegazione umana». 

La valutazione medico-scienti-
fica e teologico-spirituale, è anche 
la garanzia che la fama di santità 
sia autentica e non motivata da 
pressioni esterne o logiche media-
tiche?

In generale lavorare con riserva-
tezza per chi opera in questo settore è 
molto importante. Le pressioni possono 
essere di varia natura: pressioni dei fe-
deli, pressioni diplomatiche o politiche 
sia in un senso che in un altro. Tutte 
le persone coinvolte più hanno riserva-
tezza, più sono libere di potere espri-
mere liberamente il loro parere. C’è 
una grande differenza tra gli aspetti 
teologico - spirituali e quelli medico 
-scientifici. La scientificità è chiara-
mente evidente. In genere i miracoli lo 
sono per le guarigioni e si impongono 
di per sé: un bravo medico si accorge 
quando c’è qualcosa che esula da un 
normale processo di guarigione per 
somministrazioni terapie o farmacolo-
giche. Ovviamente occorre avere tutta 
la documentazione necessaria prima e 
dopo il fatto per poter constatare con 
chiarezza. Di fronte a queste cose ci at-
teniamo al dato scientifico, che signifi-

ca non che il medico parli di miracolo, 
ma che dica come scientificamente è 
inspiegabile. Per quanto riguarda lo 
studio di virtù e martirio, invece, ci 
addentriamo in campo molto delicato. 
Sicuramente le influenze e le pressioni 
ci possono essere, ma lo studio è prin-
cipalmente di discernimento e deve 
cominciare dalla fase diocesana nel 
porre le domande adatte, e in quella 
romana, nello studio dei particolari 
sugli aspetti e sulle testimonianze della 
Postio; si esamina tutto in modo com-
prato e approfondito, tenendo conto 
delle virtù del servo/a di Dio. Per non 
parlare del martirio su cui veramente 
si potrebbero scrivere trattati, perché 
spesso riuscire a determinare con esat-
tezza i termini dello stesso, non è facile 
per innumerevoli ragioni. Sottolineo 
la riservatezza e lo studio di tutti que-
sti aspetti sono garanzia di serenità e di 
giudizio il più possibile imparziale». 

Ci sono errori più frequenti o 
difficoltà maggiori riscontrati nel-
le cause locali che rallentano l’av-
vio della fase romana?

«Per mia esperienza ho notato che 
più le diocesi avessero già trattato que-
sta tipologia di cause, minori erano gli 
errori. Mi spiace doverlo dire, ma di 
errori spesso ne arrivavano da quelle 
diocesi più lontane dove non c’erano 
sacerdoti o anche laici specializzati. 
Per esempio nelle cause storiche – ov-
verosia quelle che datano parecchi de-
cenni dopo la morte del servo/a di Dio 
– sottovalutare che magari la com-
missione storica non è stata costituita 
come doveva e la documentazione era 

assai carente o ancora scarsità di te-
stimonianza, sono tutti difetti tecnici 
fondamentali. Gli errori e le difficoltà 
possono essere davvero tanti. Spesso ar-
rivavano cause incentrate sulla virtù e 
sul martirio insieme, che denotavano 
una profonda ignoranza e inammissi-
bilità per lo studio. Al contrario molte 
diocesi con un vescovo esperto della 
materia facevano tutto con molta 
precisione. Grazie al Cielo, molte, nel 
tempo di sono perfezionate. Ad esem-
pio molte cause che arrivano dall’In-
dia, i primi tempi erano davvero fatte 
male, ma  nel decennio e più in cui 
ho ricoperto il ruolo di officiale, alcu-
ne diocesi del Kerala erano arrivate a 
fare delle cause molto ben costruite e 
dettagliate». 

Negli ultimi anni ci sono sta-
te riforme e aggiornamenti della 
prassi - ad esempio con la costi-
tuzione apostolica Divinus Per-
fectionis Magister del 1983 e l’i-
struzione Sanctorum Mater del 
2007 -  come ha influito questo 
sul lavoro della Congregazione e 
sul ruolo degli officiali quale lei è 
stato?

«Le riforme che ci sono state negli 
ultimi anni con Giovanni Paolo II e 
con Papa Benedetto XVI tendevano a 
snellire il lavoro e rendere più veloci le 
cause. La “Divinus Perfectionis Magi-
ster” ha notevolmente accorciato i tem-
pi di studio, con l’introduzione della 
causa dal momento della morte del 
servo o della serva di Dio portandola a 
cinque anni dopo; prima si aspettava 
anche vent’anni se non ricordo male. 
Una cosa si può dire certamente, via 
via soprattutto Giovanni Paolo II ha 
cercato di accelerare e agevolare lo stu-
dio della cause.  Il ruolo degli officiali 
poi è cambiato tantissimo nel tempo; 
dacché era un ruolo più tecnico-giuri-
dico è diventato più un ruolo di studio 
teologico, parlo specialmente dei cosid-
detti relatori che oggi si occupano dello 
studio della cause.  Poi tutto l’apparato 
del Dicastero – come oggi si chiama - 
necessita anche di chi si occupa di tutte 
le altri fasi: dall’assistenza a vescovi e 
cardinali, all’archivio che è il polmone 
con cui la Congregazione respira. Non 
è detto che tutti debbono essere religiosi 
e consacrati. Oggi ci sono molti laici, 
donne e uomini, di grande competen-
za e bravura. Il loro numero rispetto 
a quando io sono arrivato e a quando 
nel 2022 ho concluso il mio servizio, il 
numero dei laici è cresciuto. Oggi sono 
una buina metà degli officiali, all’e-
poca erano forse un ottavo di tutto il 
personale». 

Una delle evoluzioni riguarda 
l’istruzione delle cause di martirio 
rispetto a quelle per virtù eroiche, 
come cambia il procedimento 
quando è presente il martirio?

«Non è recente la distinzione tra 
martirio e virtù eroiche. Nel martirio 
bisogna studiare specialmente la parte 
materiale e formale, e le stesse cause: 
una persona deve essere uccisa dal per-
secutore in “Odium Fide” e a sua volta 
deve offrire la vita per amore di Cristo. 
Ora riuscire a costruire queste inten-
zioni da parte di chi infligge e da parte 
del candidato/a agli onori degli altari 
non è cosa semplice. Ecco che tutte le 
ricerche debbono in qualche modo in-
dividuare il martirio formale e mate-
riale “Ex parte tyranni” ed “Ex parte 
martyrum”. Ad esempio ricordo anche 
di bambini martirizzati in Polonia. 
Bambini appartenenti a una famiglia 
cattolica che aveva protetto degli ebrei 
e per questo furono uccisi dai nazisti: 
il più piccolo era nel grembo della ma-
dre. Per le virtù eroiche, si tratta di ri-

costruire l’eroicità nel corso della vita; 
gli ultimi dieci anni è il tempo preso in 
rassegna per individuare le virtù Teo-
logali (fede, speranza e carità) e quelle 
Cardinali (fortezza, giustizia, tempe-
ranza e prudenza). Tutto valutato se-
condo come si sono svolte, secondo l’ac-
cezione e lo specifico di quel servo/a di 
Dio che le ha realizzate nel corso della 
propria vita: un conto è la virtù della 
fede di un sacerdote, altro per quanto 
riguarda una persona nubile/celibe o 
un lavoratore. Tutto questo comporta 
ricerche, interrogatori ed escussioni di 
testi e documenti». 

Le nuove tecnologie (archi-
vistica, digitalizzazione, banche 
dati) stanno cambiando o accele-
rando il lavoro della Congregazio-
ne nella gestione delle cause?

«Non è che influissero tantissimo 
sulle cause, almeno per quello che ho 
visto. Ricordo che benché venissero 
consegnati con dischetti o pennette, 
non potevano essere accettati in que-
sti termini, è necessario rispettare la 
procedura della consegna materiale 
in cartaceo del processo perché questo 
sia ritenuto valido nel rispetto delle 
norme canoniche. Posso dire che forse 
dei cambiamenti ci sono stati per l’ac-

quisizione del materiale. Oggi ci sono 
esami che venti, trenta anni fa non 
esistevano e questi sono ammessi. Una 
tac digitale oggi entra in un processo 
canonico. Tuttavia va detto sempre 
che anche i miracoli, essendo ambito 
scientifico hanno ben altri parame-
tri; quando sono depositati come atti 
di una inchiesta debbono avere una 
loro specifica organizzazione come 
materiale giuridico in cartaceo. Certa-
mente la digitalizzazione dell’archivio 
della Congregazione ha velocizzato il 
lavoro di ricerca».  

La trasparenza del procedi-
mento è spesso oggetto di doman-
de: come risponde a chi chiede 
«quanto costa» o «chi paga» una 
causa di Santità, sia dal punto di 
vista processuale che finanziario?

«Il costo di una causa di beati-
ficazione non è domanda facile cui 
rispondere. Debbo dire che sotto il 
pontificato di Papa Francesco ci sono 
state tutta una serie di riformare per 
cercare di tamponare o limitare le spese 
di queste cause. Va da sé che sono pro-
cessi che comportano dei costi. Mettere 
su un tribunale in una diocesi dove il 
personale non sia sufficiente, ha cer-
tamente un costo. Mandare il mate-
riale cartaceo con centinaia di volumi 
dall’India - come è accaduto - o luoghi 
lontani nel mondo dall’Italia costa 
migliaia e migliaia di dollari. Poi ci 
sono diocesi in Paesi sperduti dove i 
costi per ricerche di carattere medico 
più tecnico hanno costi eccessivamente 
esosi. Riuscire a dire una causa costa 
più o meno un tot non è semplice. Sot-

to il pontificato Begoglio si è cercato 
almeno nella fase romana, di mettere 
un tetto alle spese. Ci sono state cause 
che hanno visto lievitare costi perché 
magari non c’era personale sufficiente, 
i tempi lunghi o perché si è dovuto ri-
correre a esperti in certi campi anche 
medici che vogliono onorari adeguati; 
allora quando ci sono stati questi casi, 
molta rispondenza è arrivata da parte 
del popolo di Dio. Un vecchio officia-
le mi diceva che tanto più una causa 
ottiene riscontro dai fedeli, tanto più 
le offerte e l’aspetto economico viene 
ampiamente superato. Si può dire ad 
esempio per la causa di Padre Pio, che 
non fu né semplice e neppure veloce, 
venne supportata con offerte e aiuti 
economici da parte di tantissimi fede-
li e devoti del Santo. Ma anche molte 
altre». 

Cosa direbbe a una comunità 
locale che desidera promuovere la 
causa di un proprio “servo di Dio” 
o “venerabile” ma non sa da dove 
cominciare?

«A una comunità che voglia pro-
porre la figura di un servo di Dio, il 
primo passaggio da compiere è quello 
di costituire dei gruppi di preghiera 
o dei nuclei di spiritualità riferiti al 
tale personaggio. O potrebbe essere an-
che una attività caritativa che quella 
persona faceva in vita. A quel punto 
è il caso di interessare dei sacerdoti e 
poi il vescovo, quest’ultimo deciderà se 
è il caso di avviare la causa, ma nor-
malmente quando vede che c’è vera 
autentica fama di santità in genere si 
muove». 

Infine cosa porta del lavo-
ro che ha lungamente  svolto  in 
Congregazione,  nel suo ministero 
e nel ruolo che  oggi ricopre?

«Sicuramente l’esperienza di tante 
figure di santità provenienti da ogni 
parte del mondo hanno arricchito 
anche la mia spiritualità. Se il tale 
Santo ha reagito in un certo modo in 
un luogo sperduto dell’Africa e o si è 
comportato in un certo altro modo in 
un luogo in Australia, Medioriente o 
in America, significa che la presenza 
di Dio - attraverso lo Spirito Santo - 
agisce e spinge ad agire secondo cano-
ni che sono propri dell’Onnipotente e 
non degli uomini. È questo è bello, 
perché ha arricchito la mia fede, mi 
ha aiutato ad avere apertura mentale 
e spirituale verso popoli e luoghi di-
stanti tra loro, ma accomunati dalla 
fede in Cristo, l’amore per Gesù e i 
suoi insegnamenti nell’osservanza del 
Vangelo. Una esperienza che mi ha se-
gnato enormemente; forse vorrei dire 
anche più dei miei studi teologici e di 
specializzazione, utili per carità per 
diventare sacerdote, ma certamente 
poter contemplare l’opera di Dio in 
ogni parte del mondo, è diventato un 
tesoro spirituale al quale potere attin-
gere senza fondo. In venticinque e più 
anni ho visto veramente tanta gente: 
persone di grande mitezza, pazienza, 
semplicità e umiltà; persone che di-
sprezzavano la loro vita - non come 
purtroppo la si disprezza oggi - ma 
fino a morire perché amavano Dio a 
un punto tale che pur di non farlo 
offendere e per farlo amare sapeva-
no rinunziarvi. Queste cose poterle 
constatare e toccare con mano, credo 
sia un patrimonio spirituale enorme. 
Da questo punto di vista non vorrei 
dire una cosa fuori luogo: realmente 
mi sento un toccato, riempito dalla 
grazia di Dio con tante ricchezze spi-
rituali più di quanto non avrei mai 
neppure lontanamente immaginato 
che esistessero. Ecco questa è la mia 
esperienza»

«Certi fatti 
possono  
essere notevoli  
ma se manca  
la documentazione 
medica che  
li testimoni  
si perdono  
strada facendo»

«A una comunità 
che voglia 
proporre la figura 
di un Servo di Dio 
il primo passaggio 
da compiere è 
quello di costituire 
dei gruppi  
di preghiera»

5



6


